
GUIDE D’ORIENTATION SUR LES  INSTRUMENTS ET MÉCANISMES  
NATIONAUX, REGIONAUX &  INTERNATIONAUX DE PROTECTION  

ET DE  PROMOTION DES DROITS DE L’HOMME  
&  COMMUNICATION POLITIQUE.

Programme d'appui aux
Droits Humains en Afrique
Francophone



D.	 . AFRIQUE DU NORD 

1. ALGÉRIE 

L’article 338 du Code pénal dispose que tout coupable 
d’un acte d’homosexualité est condamné à un emprison-
nement de deux mois à deux ans et au paiement d’une 
amende qui varie entre 500 à 2000 dinars. L’article 333 
punit toute personne qui commet un outrage public à la 
pudeur. Le contrevenant est passible de deux mois de 
prison et d’une amende allant de 500 à 2000 dinars. Si 
cet outrage est commis avec un individu du même sexe, 
la peine encourue est un emprisonnement de six mois 
à trois ans et une amende de 1000 à 10 000 dinars. 
L’article 9 de la loi 91-19 de 1990 sur les réunions et ma-
nifestations publiques interdit toute réunion publique 
dont l’objet est contraire aux bonnes mœurs. 

Des militants MSG mettent, pour la défense de leurs 
droits, en avant l’article 32 de la Constitution, qui pros-
crit toute discrimination pour cause de naissance, de 
race, de sexe, d’opinion ou de toute autre condition ou 
circonstance personnelle ou sociale.

Du fait du poids de la religion, comme dans de nom-
breux autres pays où l’islam est la religion majoritaire, 
l’homosexualité est un tabou. Conservatrice, la socié-
té algérienne ne montre guère de tolérance envers 
les MSG qui sont blâmés, honnis, rejetés, violentés, 
condamnés. L’homosexualité masculine notamment, 
est considérée comme une déviance, voire une maladie 
qui nécessite soins, suivi médical et enfermement au 
besoin. Stigmatisés, les individus concernés sont géné-
ralement affublés de surnoms qui laissent transparaître 
une perception péjorative, dépréciative, dévalorisante, 
injurieuse et très souvent moqueuse tels que «atay» 
(enculés), «halwa» (bonbon), «noksh», terme péjorant qui 
équivaut à l’appellation de «pédé». 

La tendance de nommer les homosexuels en des termes 
féminins est également une pratique sémantique ré-
pandue. C’est ainsi que dans le vocabulaire courant, 
les homosexuels hommes se voient traiter de «mriwa» 
(femmelette), «Atika», qui désigne un prénom féminin. 
En conséquence, les homosexuels doivent vivre cachés, 
notamment pour échapper aux rafles policières. Men-
songes, hypocrisie, peur, sont le quotidien des MSG al-
gériens. Behind the Mask, une association d’information 
à but non lucratif qui publie des informations pour les 
lesbiennes et les gays en Afrique, décrit les attitudes 
publiques en Algérie comme violemment homophobes. 
Elle explique que les personnes homosexuelles peuvent 
être la cible d’assassinats par des fondamentalistes 
musulmans. Ils peuvent être lynchés dans la rue et les 
crimes d’honneur perpétrés par la famille et les voisins 
ne sont pas rares. Deux hommes ont été tués, l’un en 
1994 et l’autre en 1996. En 2001, deux hommes ont été 
lapidés dans la rue.  

Auteur de « Sexe et charia », l’islamologue Mathieu Gui-
dère rapporte qu’en règle générale, les MSG peuvent 
faire ce qu’ils veulent chez eux ou dans des espaces 
privatisés. Mais dans l’espace public, ils s’exposent. Cette 
vie difficile et dangereuse a mené un homme, Ramzi Isa-
lam, à demander l’asile au Royaume-Uni. L’Office français 
de protection des réfugiés et apatrides (OFPRA), dans son 
rapport d’activité 2019, estime au sujet des demandes 
d’asile d’Algériens en France que le nombre de demandes 
fondées sur une appartenance au groupe social des per-
sonnes MSG est en forte augmentation. 

Le meurtre de l’étudiant Assil Belata en 2019 relève éga-

lement de la catégorie des crimes motivés par la haine 
contre les homosexuels. L’étudiant a été tué dans sa 
chambre du quartier universitaire et les mots « il est gay » 
ont été peints au mur avec son sang. 

Le tribunal d’El Khroub, à Constantine, a condamné à 3 ans 
de prison ferme 02 personnes ayant organisé lors d’une 
cérémonie privée ce que la police a présenté comme 
un mariage homosexuel. 42 autres personnes y ayant 
assisté (35 hommes et 9 femmes) ont été condamnées 
à une année de prison avec sursis dans la même affaire 

18



le 3 septembre 2020. En 2013, le journaliste, blogueur, 
militant MSG et féministe Zak O. alerte sur l’homophobie 
en Algérie. Il est visé par les autorités algériennes et est la 
cible de menaces de mort. Exilé depuis 2014 à Marseille 
(France), il dénonce en 2017 une ville homophobe, après 
y avoir été violé. 

Dans son ouvrage Lesbiennes de l’immigration, la cher-
cheuse en sociologie Salima Amari étudie le lesbianisme 
chez les femmes algériennes, notant qu’il se vit souvent 
dans la discrétion. Selon elle, à cause de leur orientation 
sexuelle, les lesbiennes d’origine maghrébine immigrées 
en France subissent des pressions de la part de leurs 
familles et de la société pour se marier, ce qui entraîne 
souvent l’abandon forcé de leur droit de vivre librement 
leur orientation sexuelle. En Algérie, où l’armée et la reli-
gion ont un pouvoir prépondérant, où la presse est mu-
selée et où le contrôle social est important (pas de lieux 
de rencontre dédiés, interdiction des relations sexuelles 
hors mariage, source de frustrations), Internet est l’un 
des rares moyens pour les personnes MSG de parler li-
brement de leur orientation sexuelle. Plusieurs groupes 
communautaires ont été créés à cette fin sur les réseaux 
sociaux. S’ils souhaitent notamment l’abrogation des lois 
discriminatoires, dans les faits la mobilisation des MSG 
algériens se concentre davantage sur l’acceptation de soi 
plus que sur le changement institutionnel ou juridique. 
Depuis l’année 2010, de plus en plus de MSG osent faire 
leur coming out, malgré l’environnement hostile. Face à la 
pression de leurs proches, beaucoup finissent par épou-
ser une personne du sexe opposé. 

La législation interdit l’enregistrement des OSC dont les 
objectifs sont incompatibles avec la morale publique et 
prévoit de fortes amendes contre les membres et leaders 
d’associations clandestines. Les OSC légales qui abordent 
cette thématique sont sous la menace du retrait immédiat 
de l’agrément. Créées respectivement en 2007 et en 2011 
mais non reconnues légalement du fait de la législation, 
Abu Nawas et Alouen sont les premières associations 
consacrées aux personnes homosexuelles et transgenres. 
Un magazine numérique lesbien (Lexo Fanzine), un autre 
pour les personnes MSG (El Shad), une radio ainsi qu’une 
journée nationale des MSG (« Ten Ten ») ont aussi été 
lancés. 

Le Conseil National des Droits de l’Homme ne se pro-
nonce pas sur les MSG. Lors de ses EPU en 2012 et 2017, 
l’Algérie a rejeté des recommandations visant à dépénali-
ser les actes sexuels entre personnes de même sexe et à 
garantir la non-discrimination au motif que le respect des 
croyances religieuses de la majorité de sa population de-
vrait être une priorité en ce qui concerne cette question. 
En 2018, le Comité des droits de l’homme et le Rapporteur 
spécial sur le droit à la santé en 2017, se sont aussi pen-
chés sur le cas de l’Algérie.  

2. MAROC 

Au Maroc, l’homosexualité n’est pas explicitement crimina-
lisée par une disposition du Code pénal. Toutefois, l’article 
489 du Code pénal criminalise par interprétation l’homo-
sexualité en disposant qu’est puni d’un emprisonnement 
de six mois à trois ans et d’une amende de 120 à 1 200 
dirhams, à moins que le fait ne constitue une infraction 
plus grave, quiconque commet un acte impudique ou 
contre nature avec un individu de son sexe. Il est impor-
tant de noter que la manière dont cet article est appli-
qué peut varier et qu’il n’y a pas toujours des poursuites 
systématiques pour des activités homosexuelles privées. 
Le Maroc a été critiqué pour cette disposition en raison 
de ses implications sur les MSG. L’article 483 ajoute que 
quiconque commet un acte d’outrage public à la pudeur, 

soit par la nudité, soit par des obscénités dans ses actes, 
sera puni d’un emprisonnement d’un mois à deux ans et 
d’une amende de 200 à 500 dirhams. Les organisations 
de défense des droits de l’homme ont plaidé en faveur 
de la réforme de cet article afin de garantir les droits et la 
dignité des personnes homosexuelles. 

Sur la trans identité, il n’y a aucun texte spécifique mais 
l’article 489 cité et l’article 483 sont souvent utilisés car 
ils disposent que quiconque, par son état de nudité vo-
lontaire ou par l’obscénité de ses gestes ou de ses actes, 
commet un outrage public à la pudeur est puni d’un em-
prisonnement d’un mois à deux ans et d’une amende de 
120 à 500 dirhams. Ces dispositions coloniales et d’autres 
textes sur l’atteinte à la pudeur et à l’ordre public, restent 
défendus par les conservateurs et les religieux islamistes. 

Depuis 2004, les arrestations et intimidations policières 
des personnes MSG n’ont cessé de faire polémique entre 
les défenseuse/eurs des droits de l’homme progressistes 
qui condamnent et les conservateurs islamistes qui 
saluent ces abus. Quelques exemples portent sur l’ar-
restation des marocains et espagnols présumées MSG 
dans une fête à Tétouan en 2004, d’un couple gay à Beni 
Mellal en 2015, d’un couple de lesbiennes, le lynchage 
d’une personne trans à Marrakech en 2016 et 2019, d’une 
personne Queer à Fès en 2015, et de deux hommes qui 
avaient été jetés nus sur la voie publique après une série 
de coups et d’insultes verbales à Rabat en mars 2016 pour 
homosexualité. L’un d’eux a été condamné à une amende 
et à quatre mois de prison. Deux hommes auraient été 
condamnés à six mois de prison pour participation à des 
actes homosexuels, après qu’une vidéo les montrant en 
train d’avoir des relations sexuelles ait commencé à circu-
ler sur Whatsapp sans leur consentement.

Des attaques de foule ont également été documentées. 
Les mariages hétérosexuels forcés, le confinement ou 
l’expulsion du domicile familial, ainsi que les abus psy-
chologiques, ont été cités comme exemples de réponses 
familiales face au coming-out des MSG. En juin 2017, une 
personne intersexuée aurait été expulsée vers le Maroc 
après que la France a rejeté sa demande d’asile, même si 
ses avocats ont affirmé qu’elle avait été soumise à des trai-
tements inhumains et dégradants pendant sa détention et 
que son expulsion mettrait sa vie encore plus en danger 
compte tenu de la discrimination et de la violence dont 
souffrent les MSG au Maroc. 

Human Rights Watch a également rapporté que les autori-
tés marocaines sont connues pour intimider les militants 
MSG en contactant leurs familles et en leur posant des 
questions qui pourraient finir par les dénoncer.

Le journal des statistiques détaillées des affaires injonc-
tives de la présidence du parquet (ministère de l’intérieur), 
récence 2612 cas d’arrestations de citoyen.nes MSG par 
les FMO entre 2010 et 2016 et 1282 cas de poursuites par 
les autorités judiciaires marocaines. 

Au même temps, le Maroc est un pays culturellement 
pluriel et hétérogène. Dans certaines régions où les po-
pulations sont familières avec la présence des personnes 
non normatives dans leur quotidien, on dénombre par 
exemple des événements et espaces tels que le pèlerinage 
Queer à Sidi Ali Ben Hamdouch, le culture Queer-friendly 
à Marrakech et des espaces de libertinage à Agadir et 
Casablanca.

Le problème de l’homophobie au Maroc n’est pas que 
juridique. Au-delà du Code pénal, l’école marocaine est 
la première à encrer cette homophobie chez les jeunes 
écoliers. Le cours d’éducation islamique instruit que tout 
homme ressemblant à une femme ou toute femme res-
semblant à un homme sera damné.e. On ajoute à cela la 
biologisation du genre dans les cours de sciences natu-

19



relles et l’absence des cours d’éducation sexuelle. D’autres 
matières enseignées renforcent les stéréotypes normatifs 
en illustrant les cours par la fille dans la cuisine et le gar-
çon jouant au football. Pire, l’homophobie est structurée 
et systémique dans le cas des professeurs qui jugent les 
élèves MSG dans leur classe.

Face au silence des médias classiques sur les questions 
du genre et de sexualité, aujourd’hui certains médias sur 
le digital, renforcent les clichés sur la communauté MSG. 
Certains font témoigner les plus vulnérables en profitant 
de leur situation pour créer du bad buzz au dépend de la 
communauté et sans respect de la déontologie et l’éthique 
journalistique. Sachant que 98,4% des jeunes marocains 
entre 15 et 24 ans sont connectés aux réseaux sociaux 
(référence ANRT MAROC), ils sont souvent de grands relais 
de cette presse homophobe. 

En ce qui concerne la transidentité, les dispositions légales 
sont complexes et ont été sujettes à des changements 
au fil du temps. L’une des principales évolutions dans ce 
domaine a été l’adoption en 2019 de la Circulaire Ministé-
rielle n°2/2019 relative aux procédures de changement de 
genre à l’état civil. Cette circulaire ministérielle a permis 
aux personnes transgenres de demander la reconnais-
sance légale de leur genre auto-identifié dans les docu-
ments d’identité, tels que les cartes d’identité nationale. 
Elle a établi une procédure par laquelle les personnes 
transgenres peuvent déposer une demande de change-
ment de genre à l’état civil. Cela a marqué une avancée 
significative en matière de reconnaissance des droits des 
personnes transgenres au Maroc. Cependant, il est im-
portant de noter que malgré cette avancée, les personnes 
transgenres au Maroc seraient encore considérées comme 
des malades mentaux et peuvent encore faire face à des 
défis et des discriminations dans la société. Les attitudes 
sociales, la stigmatisation et les préjugés persistent, et la 
mise en œuvre effective de la circulaire peut varier. 

En ce qui concerne le travail du sexe, les dispositions 
légales restrictives varient en fonction des activités spé-
cifiques liées au travail du sexe et peuvent être basées 
sur différents articles du Code pénal marocain. Quelques 
points clés du cadre juridique lié au travail du sexe au 
Maroc se résument de la façon suivante : L’article 497 
du Code pénal interdit la prostitution, que ce soit par le 
biais de la sollicitation ou de l’offre de services sexuels 
en échange d’une rémunération. Cela s’applique aux 
personnes qui se prostituent ainsi qu’aux personnes qui 
sollicitent les services sexuels. L’article 504 du Code pénal 
réprime l’exploitation de la prostitution, le proxénétisme 
et tout acte visant à tirer profit de la prostitution d’autrui. 
L’article 490 qui traite de l’atteinte à la moralité publique 
peut être utilisé pour poursuivre des activités liées au 
travail du sexe.

L’article 3 du décret 1-58-376 de 1958 réglementant la li-
berté d’association proscrit les associations qui s’engagent 
dans les activités qui entre autres, portent atteinte à la 
loi, à la morale publique ou qui porte offense à l’Islam. 
L’amendement du décret de 1958 par le décret 2-04-969 
de 2005, y ajoute des conditions telles que la capacité de 
l’association à assumer sa mission. Cette raison a justifié 
le refus des autorités de donner une existence légale à 
l’organisation « Akalyat ». D’ailleurs sa demande de re-
connaissance légale n’a même pas été enregistrée par les 
services compétents.  

En juin 2018, l’Union Féministe Libre (UFL) est devenue la 
première ONG travaillant sur le genre et la sexualité à être 
officiellement reconnue au Maroc après plus de deux ans 
de défense du droit à l’enregistrement. 

Le Ministre des Droits de l’Homme du Maroc Mustapha 

Ramid en 2017, a publiquement déclaré que continuer de 
parler des défenseurs des MSG au Maroc, c’est donner de 
la valeur aux déchets. Le Conseil National des Droits de 
l’Homme du Maroc est conforme aux Principes de Paris. 
Cependant, il ne semble pas résoudre les problèmes 
des MSG. La Constitution du Maroc a créé un poste de 
Médiateur du Royaume régi par la loi organique n° 74-15 
promulguée par le Dahir n°1-16-06 du 21 avril 2016. 

En 2016, le Maroc a voté contre l’adoption de la résolution 
32/2 qui a créé le mandat d’un expert indépendant sur 
la protection contre la violence et la discrimination fon-
dée sur l’orientation sexuelle et l’identité de genre. Par 
ailleurs, le Maroc a voté en faveur de l’amendement qui 
tentait de bloquer les ressources financières allouées à 
ce mécanisme. Le Maroc a coutume de refuser les recom-
mandations des pays l’appelant au respect des libertés 
individuelles en général et les droits des MSG lors de 
l’EPU. En octobre 2015, le Comité des droits économiques, 
sociaux et culturels et le Comité des droits de l’homme en 
décembre 2016 se sont penchés sur le cas du Maroc.

3. TUNISIE 

La situation des MSG en Tunisie est difficile. Dans un 
contexte constitutionnel marqué par l’affirmation de l’éga-
lité de tous et la non-discrimination articles 22, 23 et 24, 
les MSG font face à des lois et à une société particulière-
ment transphobes et homophobes. 

L’article 230 du Code pénal criminalise la sodomie, le 
lesbianisme et l’homosexualité. Sur la sodomie, il dispose 
que lorsqu’elle n’est couverte par aucun des cas prévus 
aux articles précédents, elle est punie de trois ans d’em-
prisonnement. Sur l’homosexualité il prévoit trois ans de 
prison pour un rapport sexuel entre adultes consentants 
de même sexe. L’article 226 bis du Code pénal qui porte 
sur la criminalisation de l’atteinte aux bonnes mœurs ou à 
la morale publique par des gestes ou des paroles ou le fait 
de gêner intentionnellement autrui d’une façon qui porte 
atteinte à la pudeur, punit de six mois d’emprisonnement 
et de 48 dinars d’amende quiconque se rendra coupable 
d’avoir délibérément et publiquement incité à l’indécence. 
Les articles 229, 231, 232, 233 condamnent les travailleur.
ses de sexe. 

Il est impossible pour les personnes transgenres de chan-
ger leurs statuts civils en Tunisie. Les MSG ne peuvent pas 
adopter des enfants. La vie communautaire quotidienne 
est parsemée d’actes de persécutions.

Malgré une vive opposition, le Ministre de l’Intérieur a 
reconnu l’organisation tunisienne SHAMS (Sun) en 2015, 
comme première organisation MSG. En début janvier 
2016, SHAMS a gagné en appel face à une décision des 
autorités qui avait suspendu ses activités pendant 30 jours 
pour violation de la loi. En défendant les MSG, SHAMS 
menait des activités en contradiction avec l’article 3 des 
statuts de l’organisation de 2011. Cette décision devrait 
faire jurisprudence pour les organisations à qui la recon-
naissance légale est refusée au motif de leur mission qui 
porte sur la défense des MSG. SHAMS s’est fait connaître 
lors de ses manifestations de décembre 2015 centrées sur 
un jeune Tunisien gay arrêté en septembre 2015 et empri-
sonné après avoir subi un examen anal forcé pour établir 
son orientation sexuelle. En mars 2017, la page Facebook 
de SHAMS a décrit un nouveau cas où des examens anaux 
forcés étaient effectués pour trouver des preuves d’un 
comportement sexuel homosexuel interdit. 

En décembre 2017, SHAMS a lancé ce qui est considéré 
comme l’une des premières stations en ligne MSG du 
monde arabe : SHAMS Rad. Depuis, selon l’association, 
ils reçoivent des menaces après que le Secrétaire général 
du Conseil national de l’Union des imams ait intenté une 

20



action en justice contre la radio juste après son ou-
verture. Des rumeurs sur sa fermeture imminente ont 
commencé à circuler, mais se sont ensuite arrêtées.  
Le 1e mars 2018, un tribunal de première instance de 
Tunis a rejeté la requête du groupe visant à interdire 
la diffusion au motif qu’elle constituait un danger 
imminent pour les valeurs de la Tunisie et l’identité 
religieuse et sociale, et a proclamé qu’aucune viola-
tion des droits d’autrui ou de sa réputation n’avait été 
commise.

Lors de la Journée des droits de l’homme le 10 dé-
cembre 2015, six étudiants ont été condamnés cha-
cun à trois ans de prison en vertu de l’article 230 du 
Code pénal. Suite à un arrêt de la Cour d’appel début 
mars 2016, leurs peines ont été réduites au temps 
déjà purgé. Il semblerait que l’un de ces étudiants ait 
refusé de se soumettre à un examen anal forcé et ait 
ensuite été torturé.

En décembre 2016 deux jeunes hommes ont été ar-
rêtés à Sousse et condamnés début 2017. Selon un 
communiqué de presse conjoint de l’ONG Damj et de 
l’Organisation mondiale contre la torture (OMCT), ils 
ont également fait l’objet des examens anaux sans 
leur consentement.

En janvier 2017, un tribunal de district de Hammamet 
a ordonné la détention d’une femme trans sous le 
coup d’une accusation d’outrage public à la pudeur 
après que la police l’ait arrêtée lors d’une fête d’Hal-
loween pour s’être habillée en femme et avoir déclaré 
à un policier qu’elle se considérait comme telle. Son 
avocat a affirmé qu’elle avait été soumise à la torture, 
à l’humiliation et à des moqueries au poste de police 
en raison de la révélation de son identité de genre.

Le Conseil national de l’Ordre des médecins a publié 
un communiqué condamnant fermement tout examen 
médical injustifié et/ou portant atteinte à la dignité ou 
à l’intégrité physique et mentale de la personne exami-
née, y compris les examens anaux et génitaux forcés 
visant à prouver l’homosexualité, et précisant que les 
médecins doivent informer les gens qu’ils ont le droit 
de les refuser. 

Le Ministre des Droits de l’Homme, Mehdi Ben Ghar-
bia, a déclaré que les examens anaux ne peuvent plus 
être imposés par la force, physique ou moral, ou sans 
le consentement de la personne concernée. Human 
Rights Watch a mis en garde contre la possibilité 
qu’une personne accusée de comportement homo-
sexuel puisse consentir à un examen anal sous la 
pression de la police, parce qu’elle croit que son refus 

sera retenu contre eux, ou parce qu’ils pensent que 
cela prouvera leur innocence. Des sources crédibles 
ont révélé que cette pratique était toujours d’actualité 
en 2018 de la part des agents chargés de l’application 
des lois.

Depuis le Printemps arabe, les groupes MSG tunisiens 
auraient bénéficié d’une plus grande visibilité et l’acti-
visme s’est accru. Cependant, l’hostilité à l’égard des 
défenseurs des droits humains et des OSC soutenant 
leur cause ont également été signalés.

En juin 2018, le Comité des libertés individuelles et 
de l’égalité, une commission présidentielle compo-
sée de législateurs, de professeurs et de défenseurs 
des droits de l’homme, a suggéré de dépénaliser les 
actes homosexuels, déclarant que l’État et la socié-
té n’ont rien à voir avec la vie sexuelle des adultes. 
Les orientations sexuelles et les choix des individus 
relèvent essentiellement de la vie privée. Cependant, 
les militants MSG ont souligné le manque de réelle 
volonté politique d’abroger l’article 230 du Code pénal. 
D’ailleurs, 799 condamnations à une peine de prison 
ont été recensées sur la base de l’article 230 entre 
2017 et 2020.

En tout état de cause, plusieurs structures veillent aux 
droits de l’homme en Tunisie telles que les comités/
commissions des droits de l’homme institués au sein 
du Ministère de l’intérieur, de la justice et des affaires 
étrangères. La Tunisie s’est dotée d’un Médiateur de 
la République et d’un Conseil National des Droits de 
l’Homme. Le Ministère de la santé veille à l’accès aux 
soins pour les MSG.

La Tunisie n’a pas voté l’amendement qui tentait 
de bloquer les ressources financières allouées à la 
question au niveau des Nations Unies. Elle a rejeté 
les recommandations y relatives lors de ses EPU sous 
déclaration qu’il serait possible de mener un dialogue 
national objectif et transparent sur l’objet. Toutefois, 
la Tunisie n’était pas prête à ce stade à adopter une 
décision. En 2016, le Comité des droits économiques, 
sociaux et culturels et le Comité contre la torture, ainsi 
que plusieurs procédures spéciales en 2015 et 2016 
se sont penchées sur le cas de la Tunisie pour des al-
légations de violences physiques, d’examens médicaux 
dégradants, de procédures judiciaires irrégulières, de 
condamnation d’un homme de 22 ans sur la base de 
son orientation sexuelle présumée, d’arrestation et 
détention arbitraires de deux défenseurs des droits 
humains en raison de leur travail en faveur des MSG 
dans le pays.

21


